Истоки искусства Киевской Руси, разнообразного и чрезвычайно прекрасного, всегда связывают с началом Христианизации государства. И в таком отсчете сказывается не просто удобство хронологии, но важнейшее понимание всего уклада древнерусского искусства.

Крещение Руси состоялось в 988г. по инициативе



. **42.** Владимир I Святославич Красное Солнышко (978-1015).

Княжил в Киеве в 980-1015 гг.. Известен по многим летописным упоминаниям и былинам. Канонизирован Русской Православной Церковью.

Послы, которые должны были описать вероисповедания разных народов, поведали о том, что они почувствовали на богослужении в столице Византийской империи: «... и не знали мы – на небе или на земле: ибо нет на земле такого зрелища и красоты такой, и не знаем, как и рассказать об этом...»

Так поразила их служба, и главное, новая , которую узрели они в храме св. Софии. Принятие христианства от Константинопольской церкви ввело молодое Русское государство в содружество Восточнохристианских держав, что позволило обогатиться от сокровищницы искусства этого мира, в первую очередь, от искусства Византии.

Что же представляло собой в это время? Это был удивительный период Македонского Возрождения. Уже закончился период иконоборчества, и культура, а в особенности иконописание, были в своем расцвете. Сложилась стройная система внутреннего убранства храма, вобравшая в себя все лучшее, что было накоплено веками ранее. Византийские художники славились во всем мире своими произведениями, как в монументальной и станковой живописи, так и в миниатюрах и декоративно-прикладном искусстве.

Все это наследие принимается молодой Русью вместе с ее Крещением. Киевский князь Владимир не скупился на украшение храмов, призывая лучших мастеров из Византии. В первую очередь украшался

. По всей видимости, расписывали собор именно Константинопольские мастера, ведь князь Владимир был женат на сестре византийского императора. К сожалению, от былого богатого убранства церкви сохранились незначительные фрагменты фресок и смальты, поэтому мы не можем в полной мере оценить художественное убранство одного из первых храмов.



. **43.** Фрагмент лика молодого святого из Десятинной церкви. Конец X в.

Но даже небольшие фрагменты свидетельствуют о том, что в Киев прибыли художники высокого уровня, владевшие всеми секретами мастерства. С одной стороны, в образах ощущается духовность и даже аскетизм. Но они и аристократичны, многослойной выполнены сложной технике. В использованием градаций различных оттенков, тончайших переходов цвета. По документам также известно, что в куполе располагался мозаичный образ Христа Пантократора а в апсиде – Богоматери Оранты. Об остальном живописном убранстве судить сложно, T.K. фрагменты слишком немногочисленны.

Вероятно, она была решена в едином ключе с иконографической программой другой церкви — . . . Этот главный храм Киева строился уже при сыне князя Владимира — . . . . .



. 44. Ярослав Владимирович Мудрый (1016-1054 гг).

Княжил в Киеве в 1016-1018 и 1019-1054 гг. Канонизирован Русской Православной Церковью.

Храм был посвящен подобно главному собору Константинополя – св. Софии, Премудрости Божией. Но, как и в архитектуре, так и во внутреннем убранстве значительно отличался от него.

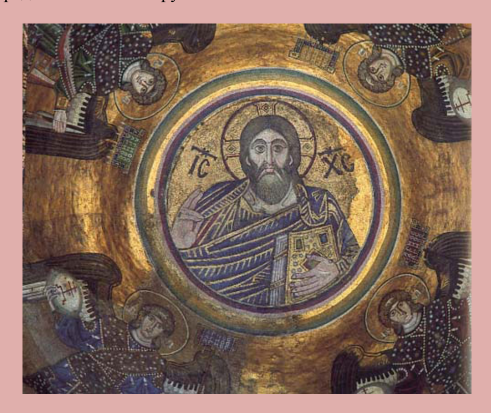


. 45. Храм св. Софии в Киеве. Внутренне убранство.

Строительство храма началось в 1037 г., а его декорацию выполнили, скорее всего, уже в конце 1030x — начале 1040x гг. Вероятно, в первую очередь появились мозаичные изображения в куполе и алтаре. Затем фресковый ансамбль остальной части храма.

Иконографическая программа была тесно связана с богослужением, особенно с Литургией. Одновременно с этим, во всей своей полноте здесь

представлена картина устроения мира. В куполе расположен образ . Он – Владыка мира и Вседержитель, Небесный Царь и Судия, представленный в окружении Ангельских сил.



. 46. Образ Христа Пантократора в куполе храма св. Софии в Киеве.

Чуть ниже, в простенках окон барабана расположены

. Стоит отметить, что традиционно это место было предназначено для образов пророков, но для молодого государства, только принявшего Христианство, был важен другой аспект, а именно проповеди. Поэтому уже при составлении программы всего храма было задумано изобразить апостолов, для чего в барабане сделали не 8 окон (как обычно для пророков), а именно 12.

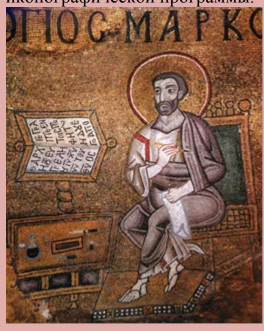
В христианстве число 12 имеет особое значение. А какие числа, кратные 12, в священной истории или церковной символике можете вспомнить Вы?



. 47. Образ апостола Павла в барабане храма св. Софии в Киеве.

Еще ниже, на подпружных арках, представлены образы

. Такое расположение было важно в связи богослужебной организацией пространства: именно в центре храма, под этими парусами во время Литургии стоит церковнослужитель и читает Евангелие. Таким образом, появляется необходимая связь богослужения и убранства, в чем проявляется премудрость христианского искусства и создателей иконографической программы.



**. 48.** Образ евангелиста Марка в храме св.Софии в Киеве.

В конхе апсиды представлен величественный образ , который виден с любой точки храма и будто доминирует во всем церковном пространстве. Она как Милосердная Заступница молится за весь человеческий род с воздетыми к небу руками. Одновременно с этим, образ Богоматери вмещает в себя понятие о Церкви, принимающей всех, кто готов обратиться к ней. И, конечно, два этих значения были важны для новообращенных от язычества христиан Руси.



**. 49.** Образ Богоматери Оранты в конхе апсиды храма св. Софии в Киеве.

Образ Богоматери Оранты так же носит название «Нерушимой стены». Художники смогли гармонично разместить его в вогнутой поверхности конхи апсиды. А.А. Ахматова писала:

«Широко распахнуты ворота, Липы нищенски обнажены, И темна сухая позолота Нерушимой вогнутой стены...»

1921

В алтарной части, где происходит главное таинство Христианской Церкви – , расположена соответствующая сцена «



. 50. Апсида храма св. Софии в Киеве. Общий вид.

Спаситель изображен в одной сцене дважды, но это не смущало молящихся. Он показан так, чтобы акцентировать внимание на двух составляющих – . Слева от зрителя Спаситель преподает апостолам богослужебный хлеб, будто говоря: « , :



. 51. «Причащение апостолов Хлебом» в храме св. Софии в

В правой части мозаки Он дает им чашу Вина, произнося: « , , , , (Мф.26, 26-28).



. 52. «Причащение апостолов Вином» в храме св. Софии в Киеве

Перед нами будто соединение Литургии Небесной и земной. Вместе с тем, акцентировать внимание на хлебе и вине было важно в связи с разногласиями с Римской церковью, где прихожан причащали только хлебом. Здесь показывается то особое значение и важность Предания Церкви, которое хранилось в Восточнохристианской церкви и было передано Руси.

Также в алтарной части, в ее нижнем регистре, изображены авторы Литургии, святители и диаконы.

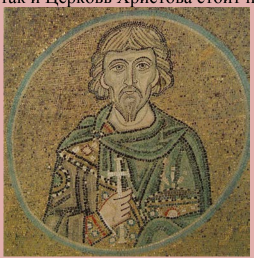


. 53. Святители в апсиде храма св. Софии в Киеве.

Во время службы они будто соприсутствуют совершению Таинства, и вновь мы соприкасаемся с явлением таинственного символического образа, который передает значение .

Получается, что Благодать, изливающаяся от Спасителя (в куполе) передается через его учеников (апостолы в барабане) и Евангелие (евангелисты на парусах) ко всей Церкви (Богоматерь в конхе апсиды) через таинство Литургии.

На столбах и подпружных арках изображены многочисленные образы преподобных и мучеников. Как вся архитектура храма держится на этих связующих элементах, так и Церковь Христова стоит на подвигах святых.



**. 54.** Один из Севастийских мучеников на южной подпружной арке в храме св. Софии в Киеве

Послушайте, пожалуйста, музыкальное произведение В. Кикты «Фрески св. Софии Киевской». Соответствует ли характер музыки Вашему пониманию этих живописных произведений?

10

На больших плоскостях интерьера храма расположены различные праздничные сцены. Такова основная иконографическая программа храма. При Ярославе Мудром строились и другие церкви, но, к сожалению, все они погибли после разорительного нашествия татар или дошли в очень плохом состоянии (фрески храмов Чергинова).

При Ярославе был основан и первый русский монастырь

, названный впоследствии Киево-Печерским. Поначалу он был небольшим, но с течением времени приобрел всю большую значимость и почитание. По записям Печерского Патерика известно, что его главный Успенский храм (1073-1077 гг.) строили и расписывали мастера из Константинополя. Вероятно, росписи были выполнены в 1084-1089 гг., а иконописцы стали монахами Лавры. По всей видимости, у них обучался прославленный иконописец Алипий.

Росписи до нас не дошли, но, по описаниям паломников, известно, что в куполе находился образ Христа Вседержителя, а в апсиде — Богоматери Оранты. Вероятно, было много общего с храмом св. Софии. Также до нашего времени не сохранился почитаемый образ Киево-Печерского монастыря. Но мы можем представить себе, как он выглядел, обратившись к миниатюре из «Молитвенника Гертруды», где воспроизведен этот почитаемый образ.



. **55.** Миниатюра «Богоматерь на престоле» из молитвенника Гертруды. 1078-1086 гг.

Вероятно, мастера из Киево-Печерского монастыря около 1089 г. расписывали храм Выдубицкого монастыря Киева. Здесь сохранилась фреска с изображением «Страшного Суда» (правда, до сих пор мы можем увидеть только фрагмент, т.к. фреска полностью не расчищена).



**. 56.** Фрагмент «Страшного Суда» Михайловского собора Выдубицкого монастыря. Около 1089 г.

Это самое раннее из сохранившихся изображений «Страшного Суда». Характерно, что оно расположено в западной части храма, что станет традиционным для храмов Древней Руси (к примеру, в сербских храмах существует традиция изображения «Успения Богоматери» в западной части храма).

От этого времени до нас дошел еще один памятник, но связанный не с монашеской, а с княжеской средой. Это « » 1073 г., содержащий множество миниатюр.



. 57. Миниатюра из «Изборника Святослава» 1073 г.

Он был выполнен для сына Ярослава Мудрого, Святослава Ярославича, и включал писания отцов Церкви, толкования на Евангелие и др. Среди миниатюр встречаются многочисленные образы святителей.



. **58.** Фрагмент миниатюры «Изборника Святослава» 1073 г.

Киев и в XII в. сохраняет свою роль одного из главных художественных центров Руси. Около 1112 г. расписывается и украшается мозаиками . Его главный Михайловский собор был разрушен в

связи с реконструкцией Киева в 1935 г., но главные мозаики были демонтированы со стен и сейчас хранятся в нескольких музеях.

В алтаре располагалась сцена «Причащения апостолов», как и в св.Софии. В мозаиках XII в. уже чувствуется иная стилистика, ведь прошло несколько десятилетий и искусство достаточно изменилось.





**. 59.** Слева: мозаика храма св. Софии. Справа: мозаика Михайловского Златоверхого монастыря.

Если сравнить образы Христа из одной и той же композиции «Причащение апостолов», то эта разница будет очень заметна. Здесь сказывается и то, что в храме св. Софии работали мастера так называемого «аскетического» направления, и в образах не допускалась излишняя эмоциональность, фигуры были несколько скованны, но, вместе с тем, монументальны и величественны. В образах ощущалось чувство постоянного пребывания пред Очами Божиими





**. 60.** Слева: мозаика храма св. Софии. Справа: мозаика Михайловского Златоверхого монастыря.

Иная интонация в мозаиках XII в., когда в Византии наступила эпоха Комниновского искусства. Теперь фигуры более пластичны, образы становятся более открытыми и динамичными.

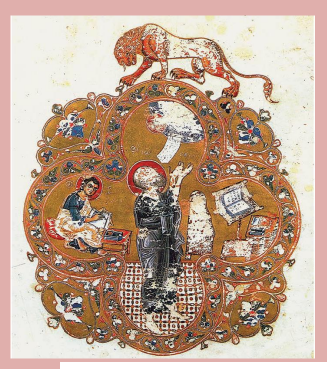


**. 61.** Архангел Гавриил из «Благовещения» Михайловского Златоверхого монастыря. Около 1112 г.

Новое пластическое решение фигур особенно заметно в изображении Архангела Гавриила из «Благовещения», где сочетается изящество и благородство, так ценившееся в это время.

Необходимо также отметить, что помимо Киева и окрестных земель искусство развивалось и в других крупных центрах. От XI в. дошли некоторые памятники Новгорода. Именно из этого города происходи , сохранившееся от середины

XI в. Оно было выполнено по заказу посадника , который фактически княжил в Новгороде в это время. Для нас оно интересно в том отношении, что в нем просматриваются не только черты византийского искусства, но и каролингских миниатюр. Вероятно, у миниатюристов Новгорода были такие рукописи.



**. 62.** Миниатюра Остромирова Евангелия «Евангелист Иоанн на о.Патмос». 1056-1057 гг.

Подобные черты мы наблюдаем и в другом памятнике — росписях . В нем, построенном еще в середине XI в., долгое время отсутствовали какие-либо росписи или мозаики, а были только большие иконные образы.

В конце XI или начале XII вв. появляются первые изображения, которые, впрочем, рассматривались именно как моленные образы. Из сохранившихся – это образ



. **63.** «Константин и Елена» собора св. Софии в Новгороде, кон. XI-нач. XII в.

Исследователи полагают, что техника росписей более характерна не для византийских мастеров, а для тех, что работали в Европе.



**. 64.** «Константин и Елена» собора св.Софии в Новгороде, кон. XI-нач.XIIв.

Все это показывает те широкие художественные связи, которыми обладал Новгород уже с самого начала своего развития. В дальнейшем они будут только расширяться.

XII